
מאמר ד"ה

לא תהי' משכלה
ה'תשי"ב

)עם הוספות(

יו"ל על ידי
ישיבת תומכי תמימים ראשון לציון

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד





ב"ה

פתח דבר

לקראת ש”ק פר’ משפטים, הננו מוציאים לאור מאמר ד”ה “לא תהיה משכלה” שהואיל כ”ק אדמו”ר 
אדר  החודש  מברכים  שקלים,  פר’  משפטים,  פרשת  דשבת  בהתוועדות  לאמר  המשיח  מלך  שליט”א 

ה’תשי”ב.

ביומני התמימים מאותה שבת נכתב:

״הי׳ מאמר ד״ה לא תהי׳ משכלה. המאמר הי׳ בלי הקדמות, ומיד כשנכנס ציוה לנגן ואח״כ אמר 
מאהבה  הרצון  שביעות  על  דיבר  ברוחניות,  ועקרה  משכלה  ענין  נתבאר  בהמאמר  המאמר.  את 
ויראה, והעדר שביעות הרצון הוא ע״י ההתבוננות בענין את מספר ימיך אמלא. בענין הזה בכה כ״ק 
שליט״א מאוד. כשדיבר על ימים יוצרו הי׳ מפחיד מאוד )זייער שרעקליך(, כ״ק אדמו״ר שליט״א 
בכה הרבה מאוד, והניח ראשו על השולחן ובכה. במיוחד הי׳ זה בתיבות ״מורד במלך מלכי המלכים 
הקב״ה״, כאשר אמר תיבות במלך מלכי המלכים הפסיק בבכי׳, ועבר כמה רגעים והמשיך לומר 
כזה ארוך. אמרו  הי׳ עוד מאמר  וחמש דקות, עד עתה לא  תיבות הקב״ה. המאמר ארך חמישים 

שכרך המטפחת על יד ימין, לא כמו בכל פעם על יד שמאל״

אודות המיוחד במאמר זה, הננו להביא בזה העתקה מהספר “ימי מלך” ח”ג ע’ 1125-1129 המתאר את 
מה שהתרחש בבית חיינו בעת אמירת המאמר:

“בהתוועדות שבת קודש פרשת משפטים תשי”ב אמר הרבי שליט”א מאמר חסידות הפותח בפסוק 
“לא תהיה משכלה”, מאמר ארוך ונדיר העוסק בעניין עבודת האדם בצורה מעמיקה ויסודית ביותר.

המשפיע הדגול הרה”ח ר’ מנחם מענדל פוטרפאס ששהה אז ברוסיה ציין כי זהו המאמר הראשון 
מכ”ק אדמו”ר שליט”א שהגיע אל החסידים מעבר למסך הברזל, הופץ שם בין אנ”ש והגיע אל בתי 

הכלא ולמחנות עבודות הכפיה, וחיזק מאד את רוחם ונפשם בגלות הקשה.

אף החסידים שעל אתר יצאו מכליהם למשמע הגילויים הנשגבים שבאותה שבת.  

ב”קטעי יומן “ שבגליון 235 של “כפר חב”ד )כ”ח תמוז תשמ”א( עמ’ 16: 

“ש”פ משפטים הי’ מאמר ד”ה לא תהיה משכלה, המאמר הי’ בלי הקדמות ומיד כשנכנס צוה לנגן 
ואח”כ אמר את המאמר. בהמאמר התבאר ענין משכלה ועקרה ברוחניות, דיבר על שביעות הרצון 
מהאהבה ויראה והעדר שביעות הרצון הוא על ידי התבוננות בענין את מספר ימיך אמלא. בענין הזה 
בכה כ”ק אדמו”ר שליט”א מאד, כשדיבר על ימים יוצרו היה מבהיל מאד, כ”ק אדמו”ר שליט”א 
בכה הרבה מאד, והניח ראשו על השלחן ובכה, ביחוד היה זה בתיבות “מורד במלך מלכי המלכים 
והמשיך  רגעים  כמה  ועבר  בבכיה  הפסיק  המלכים”  מלכי  “במלך  תיבות:  אמר  כאשר   – הקב”ה” 
לומר: “הקדוש ברוך הוא”. המאמר ארך חמישים וחמישה מינוט, עד עתה לא היה מאמר כזה ארוך”.



ובאותו ענין מובא קטע מתוך מכתב ששיגר החסיד המופלא ר’ משה גורארי’ ז”ל לאחד החסידים בארץ 
הקודש, המכתב מיום ב’, ערב ראש חודש אדר תשי”ב:

“בשבת קודש הי’ התוועדות הי’ מאמר על פסוק לא תהיה משכלה ועקרה כו’ את מספר ימיך אמלא. 
והרבה דברי עבודה. הבכיות העצומות של כ”ק ממש קורעים הלב אף לב האבן. השתדל להתאפק 
בכל כחו ולא יכול והדמעות נגרו על השולחן. וכל דבר יצא מתוך פנימיות עומק הנשמה. לא הבנתי 
אף פעם מה זה הזזת הנפש ומרירות של עומק פנימיות הנפש. אין להעלות על הכתב ואין בכחי 
יכולים לעשות ומה  והרגשתי. דיבר איך שצריכים ליקר כל רגע, מה היו  לתאר את מה שראיתי 

עושים, וה’ יתברך ימלא הימים כו’.

האמת אגיד לכם שאיני יודע לכתוב מה שמעתי כי כל כך היו הבכיות העצומות שלו מתוך תוכיות 
לב ונשמה וכל כך היינו בהתפעלות און צו רירט עד שאיני יודע בדיוק המילים אבל הכוונה ברורה 
לי שכל רגע ושעה ויום יקר ויהיה דין וחשבון והאחריות והחוב והזכות. והעיקר הוא מה שלא נמסר 
בדיבור. עמדתי על ידו ממש וראיתי את ההתאפקות וההתאמצות שלא לגלו ת הצער והמרירות 

ושלא לבכות כל כך אבל גדל מאד הפנימיות על כל מעצורי הנפש.

אחרי המאמר כמה רגעים לא היה יכול להרגע וניגב הדמעות. עבר במחשבתי איך מעיזים לפני כבוד 
קדשו לבוא... ואצלו אשר כל רגע בחשבון, באים בסברות ובהבטחות שפעם יעשו ומתרצים העבר 

וכהאי גוונא.התביישתי לבין עצמי ממש.”

אותיות  בהקניית  ע”ה  מייזליש  אברהם  הרה”ח  הישיבה  משפיע  שעסק  הלהט  רבים,  בת  בשער  ידוע 
המאמר לתלמידי ישיבתנו, ועידודו לכל תלמיד שיהיה מונח במאמר זה. הוצאת החוברת לעילוי נשמתו 

וכהמשך לחיות המיוחדת שלו בהקניית המאמר לתמידי הישיבה.

בתור הוספה נדפסו כאן, חלק מלקו”ש חט”ז שיחה לפר’ משפטים )ד(, )החל מאות ה’( המביאה חלק 
פ’  שבת  משיחת  חלק  הובא  כן  כמו  המשיח.  מלך  שליט”א  אדמו”ר  כ”ק  ע”י  שהוגה  כפי  זה,  ממאמר 

משפטים תשי”ב - בלתי מודה וקטי יומן מאותה התוועדות.

ועל ידי הלימוד בענינים אלו, זוכים מי”ד )כמבואר בהערה קמ”ח בדבר מלכות לש”פ משפטים תשנ”ב( 
ממ”ש לשלימות ההתגלות של כ”ק אדמו”ר מלך המשיח שליט”א בגאולה האמיתית והשלימה תיכף 

ומיד ממש ממש ממש.

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד! 



5מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

4 | ש"פ משפטים ה'תשע"ב

דבר מלכות



(הנחה בלתי מוגה)

בהמשך לא  הוא  זה  מקרא  הנה  אמלא1.  ימיך  מספר  את  בארצך  ועקרה  משכלה  תהי׳ 
למ״ש לפנ״ז2 ועבדתם את הוי׳ אלקיכם וברך את לחמך ואת מימיך והסירותי מחלה 
מקרבך, וממשיך שעי״ז לא תהי׳ ג״כ משכלה וגו׳3. והזכיר כאן הבטחה על ג׳ הענינים דבני 
חיי ומזוני4, שתהי׳ בהם הברכה בריבוי ובהפלגה ביותר. וברך את לחמך ואת מימיך הו״ע 
מזוני, ומדגיש בכתוב וברך גו׳, היינו, שלא זו בלבד שיהי׳ המזוני כפי המצטרך, אלא עוד 
זאת שתהי׳ בזה תוספת ברכה, מזונא רויחא. וממשיך בנוגע לחיי, והסירותי מחלה מקרבך, 
ויתירה מזה, את מספר ימיך אמלא, שהו״ע אריכות ימים. וכן בנוגע לבני אומר לא תהי׳ 
(השלילה  שלהם  והקיום  דעקרה)  (השלילה  בנים  דלידת  הברכה  שזוהי  ועקרה,  משכלה 
דמשכלה), ובאופן שיתקיימו לאורך ימים גם לעת זקנתו [כפי שמצינו ביעקב אבינו, שגם 
לעת זקנתו כאשר חשב שנחסר לו א׳ מבניו, אמר ואני כאשר שכלתי שכלתי5]. ובזה אומר 
לא תהי׳ גו׳, שיש לפרשו בב׳ אופנים, בלשון ציווי ובלשון הבטחה (כפי שמצינו דוגמתו 
ועקרה),  משכלה  קיין  זיין  ניט  טאָר  (עס  ועקרה  משכלה  תהי׳  שלא  ציווי  היינו,  בכ״מ6), 
והבטחה שלא תהי׳ משכלה ועקרה (עס וועט ניט זיין קיין משכלה ועקרה), היינו, שכאשר 
האדם עושה התלוי בו שלא תהי׳ משכלה ועקרה, אזי גם מבטיחו הקב״ה שלא תהי׳ משכלה 
ועקרה. והתנאי לכל זה הוא (כפי שמקדים בכתוב) ועבדתם את הוי׳ אלקיכם, דאף שבנוגע 
לבני חיי ומזוני אמרו חז״ל7 שלאו בזכותא תליא מילתא אלא במזלא תליא מילתא, בחינת 

המזל שאין ענין הזכות נוגע שם, מ״מ, ריבוי הברכה כו׳ בזה, תלוי בענין העבודה דוקא.

כללות וצריך  דלכאורה,  אלקיכם8,  ה׳  את  ועבדתם  שעז״נ  העבודה,  ענין  מהו  להבין 
יכול  שהעבד  למטה,  ואדון  בעבד  רק  שייך  לאדונו  העבד  דעבודת  העניין 
להוסיף שלימות אצל האדון, דעם היותו אדון, ואדון אמיתי, מ״מ, יש גם ענינים שחסרים 
אצלו, וזוהי עבודת העבד, למלאות מחסורו או להשלים את רצונו, שעי״ז הוא משלים את 
האדון [ומזה מובן גם שעי״ז נעשה תוספת שלימות גם אצל העבד העובד]. אבל למעלה, 

1) פרשתנו כג, כו. – חלק מהמאמר שולב ונדפס בלקו״ש חט״ז ע׳ 271 ואילך.

2) שם, כה.

3) ראה ד״ה לא תהי׳ משכלה בתורת חיים פרשתנו תמ, א. אוה״ת פרשתנו ע׳ א׳רמח.

4) ראה תורת חיים שם.

5) מקץ מג, יד. וראה פרש״י תולדות כז, מה.

6) ראה לקו"ת סוכות פ, סע״ד. ובכ״מ.

7) ראה מו״ק כח, א. מקומות שנסמנו ב״שערי זוהר״ (מרגליות) למו״ק שם. וראה אוה״ת וירא (כרך ד) 
תשנה, ב ואילך. ביאוה״ז להצ״צ ח״א ע׳ מד ואילך. ח״ב ע׳ תרלז ואילך. ועוד.

8) בהבא לקמן – ראה ד״ה ועבדתם את ה״א במאמרי אדה״ז תקס״ח ח״א ע׳ תב; אוה״ת פרשתנו ע׳ 
א׳קצח ואילך. ע׳ א׳ריט ואילך; סה"מ תרס"ב ע׳ רעג ואילך.

השאלה: כיצד 
שייכת עבודה 
בשלימותו 
יתברך

ביאור 
הסתירה: מצד 
אחד הקב”ה 
הוא שלימותא 
דכולא, ומצד



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב לא תהיה משכלה6

גליון כז | 5 

גם צריך להבין,  ענין העבודה10.  אינו מובן איך שייך שם  כיון שאיהו שלימותא דכולא9, 
שבענין זה מצינו סתירות בדברי חז״ל11. דלפעמים מצינו שענין העבודה אינו נוגע למעלה, 
כדאיתא במדרש12 וכי איכפת לי׳ להקב״ה למי ששוחט מן הצואר או מי ששוחט מן העורף, 
לא ניתנו המצוות אלא לצרף בהן את הבריות, היינו, שכל ענין המצוות אינו אלא בשביל 
לצרף בהן את הבריות, אבל אין זה נוגע למעלה. וכמפורש בקרא13 אם חטאת מה תפעל בו 
ורבו פשעיך מה תעשה לו, אם צדקת מה תתן לו. ולפעמים מצינו שעבודת האדם יש לה 
השפעה למעלה, כדאיתא במדרש14 על הפסוק15 ועתה יגדל נא כח אד' שע״י קיום התורה 
ומצוות נעשה ענין דהגדלה בשם אד' וכן מצינו שע״י העדר העבודה נעשה חלישות כביכול 
ישראל עושין רצונו של  ילדך תשי, דבזמן שאין  למעלה, כדאיתא במדרש16 עה״פ17 צור 

מקום (היינו העדר קיום התורה ומצוות) מתישין כביכול כח גדולה של מעלה.

הענין הוא18, כמובא בחסידות19 מעבודת הקודש20, דמשארז״ל וכי מה איכפת לו כו׳ אך 
הוא על אדון יחיד שורש השרשים דלי׳ לא איכפת לי׳ כלל, ואמנם לצורך הכבוד 
להשפיע על הראשים העליונים לייחד ראש המחשבה בסופה כו' צורך גמור הוא. והיינו, 
דבבחינת אדון יחיד שורש כל השרשים אין ענין העבודה נוגע כלל, כי אם בהתלבשותו 
היא  (דחכמה  ההשתלשלות  ראשית  שהיא  החכמה  מבחינת  החל  ההשתלשלות,  בסדר 
אריך,  בחינת  שבה,  התחתונה  בבחינה  הנה  הכתר,  בבחינת  מזה,  למעלה  וגם  ראשית21), 
שהיא שורש הנאצלים, נוגע ענין העבודה, משא״כ בבחינת עתיק, פנימיות הכתר22. וביאור 
ענין  דהנה,  בהאורות.  והן  בהכלים  הן  ענין העבודה  נוגע  הענין23, שבסדר ההשתלשלות 
הכלים שהוא העלם האור הוא נתינת מקום למציאות דזולת24. כי, כאשר האור מאיר אזי 

9) תקו״ז בהקדמה (יז, ב). ובכ״מ.

10) ראה גם ד"ה לא תהי׳ משכלה בתו״א פרשתנו עח, סע"ד. אוה״ת שם ע׳ א'רנה.

11) ראה עבודת הקודש בהקדמה. שם ח״ב (חלק העבודה) פ״ג. הובא בשל״ה שער הגדול כט, ב ואילך. 
אוה׳׳ת פרשתנו ע' א'ריט ואילך. סה״מ תרס״ב שם. וראה גם ד״ה זאת תורת העולה תרע״ח. תש״מ. ובכ״מ.

12) ב״ר רפמ״ד. תנחומא שמיני ח.

13) איוב לה, ו-ז.

14) איכ״ר פ׳׳א, לג. שבת פט, א. וראה גם לקו״ת שלח לט, ב ואילך. מ, א. אוה״ת שלח ע' תסט ואילך. 
ע׳ תעב. תעט. אוה׳׳ת נ״ך ח״א ע׳ תרעט. ובכ״מ.

15) שלח יד, יז.

16) איכ״ר שם. ועוד.

17) האזינו לב, יח.

18) בכל הבא לקמן – ראה ד״ה צאינה וראינה עזר״ת (סה״מ עזר״ת ס״ע קצה ואילך). 

19) סה״מ עזר״ת שם. ובכ״מ.

20) ח״ב שם. הובא בשל׳׳ה שם.

21) ראה זח״א לא, ריש ע״ב. תו״ח בראשית א, א. סידור (עם דא״ח) שה, ד. ובכ״מ.

22) בהבא לקמן – ראה סה״מ עזר"ת שם ע׳ ר ואילך. 

23) ראה סה״מ עזר״ת שם ע׳ קצו ואילך. ועוד.

24) ראה ספר הערכים – חב״ד ח״ד ערך אורות דספירות ביחס לכלים. וש״נ.

שני מצינו 
מאמרי חז”ל 

אם עבודת 
האדם פועלת 

למעלה.

גבול השפעת 
העבודה: 

מאריך ולמטה, 
ולא בעתיק

העבודה 
נוגעת בסדר 

ההשתלשלות



7מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב
שם מדור

6 | ש"פ משפטים ה'תשע"ב

דבר מלכות

ישנו רק המקור, ואין שום מציאות דזולת, אבל כלים שהם העלם האור, הם נותנים מקום 
למציאות דזולת, ועד שבריבוי השתלשלות נתהווה מהם בחינת נבראים. ולהיות שהכלים 
הם ענין של זולת, וסוף סוף הנה ע״י ריבוי השתלשלות נעשה מהם בחינת נבראים, לכן 
בבחינת הכלים נוגע ענין עבודת הנבראים, והיינו שע״י העדר העבודה נעשה פגם בהכלים. 
ולא עוד אלא שגם בהאור נוגע ענין העבודה, דהנה, אף שהעדר העבודה פוגם רק בהכלים 
ולא בהאור, מ״מ, ע״י הפגם בהכלים מסתלק האור מהכלי. והסילוק מהכלי נוגע גם בהאור, 
שהרי כוונת האור היא שיאיר בכלים, וכאשר האור מסתלק מהכלי, אזי אין האור ממלא 
את תפקידו. וזהו שענין העבודה נוגע גם בהאור, כיון שבהעדר העבודה נעשה סילוק האור 
שמסתלק מהכלי, ובמילא לא נשלמת הכוונה שבו. ויתירה מזה, שענין העבודה נוגע גם 
ה״ה  בכלים  מהתלבשות  שלמעלה  האור  גם  שהרי  בכלים,  מהתלבשות  שלמעלה  בהאור 
שורש עכ״פ לאור המתלבש בכלים. וזהו22 שענין העבודה נוגע בבחינת אריך, כי, בחינת 
בשורש  גם  לכן  כנ״ל,  העבודה  ענין  נוגע  שבנאצלים  וכיון  לנאצלים25,  שורש  הוא  אריך 
הנאצלים (בבחינת אריך) נוגע ענין העבודה. ורק בבחינת עתיק אמרו רז״ל וכי איכפת לי׳ 
יחיד שורש השרשים, שורש השרשים דייקא, ולא שורש  כי, בחינת עתיק הוא אדון  כו', 
הנאצלים, כיון שהוא למעלה מלהיות שורש לנאצלים. ובאמת נבדל הוא גם מהשרשים, 
שהרי עתיק הוא מלשון ויעתק26, והיינו שהוא מובדל גם מבחינת אריך, ומה שנקרא שורש 
זו אינו נוגע ענין העבודה, ועז״נ אם  השרשים, אינו אלא בשם המושאל בלבד. ובבחינה 

חטאת מה תפעל בו ורבו פשעיך מה תעשה לו, אם צדקת מה תתן לו וגו׳.

וגו׳, קאי (לא רק על אמנם  עדיין צריך להבין, דהרי מ״ש ועבדתם את הוי׳ אלקיכם 
מדריגות דסדר השתלשלות, ששם נוגע ענין העבודה כנ״ל, אלא גם) על בחינה 
שלמעלה מהשתלשלות. ובהקדם הדיוק27 בלשון הכתוב, שיש בו סתירה מרישא לסיפא. 
דבתחילה אומר ועבדתם את הוי׳ אלקיכם וברך גו׳, בלשון נסתר, כשלישי המדבר, ואח״כ 
אומר והסירותי גו' בלשון נוכח, כמדבר בעד עצמו. והענין הוא27, עפמ״ש הרמב״ן בהקדמתו 
לפירושו על התורה, שלא כתב משה רבנו התורה (ד׳ ספרים ראשונים) כמדבר בעד עצמו 
כו׳ אלא כשלישי המדבר, היינו, כאילו אין המדבר שם הוי׳ ולא משה, אלא כשלישי המדבר. 
וכמו וידבר הוי׳ אל משה לאמר, שאין זה דיבורו של משה, שאז הי׳ צריך לומר וידבר הוי׳ 
ואדבר אל משה, אלא הוא כשלישי  אלי, וכן אין זה דיבורו של הוי׳, שאז הי׳ צריך לומר 
(לא הוי׳ ולא משה) המדבר ומספר אודות דיבורו של הוי׳ אל משה. ומבואר בזה, דשלישי 
כי,  הוי׳,  גם מבחינת שם  ולמעלה  הוא למעלה משניהם, למעלה מבחינת משה,  המדבר 
שם הוי׳, עם היותו הי׳ הוה ויהי׳ כאחד28, ה״ה שייך להתהוות29 (להשתלשלות)30, והבחי׳ 

25) עץ חיים שער מב (שער דרושי אבי״ע) פ״א. הובא בסה״מ עזר״ת שם.

26) לך לך יב, ח. ועוד. וראה לקו״ת אמור לא, ד. ד"ה באתי לגני תשמ״ח פ"ז ואילך (סה"מ מלוקט ח"ב 
ע' רנח ואילך). ובכ"מ.

27) אוה״ת פרשתנו ע׳ א׳ריט. ע׳ א׳רלט. סה״מ תרס״ב שם ע׳ ערב.

28) זח״ג רנז, ב (ברע"מ). פרדס שער א (שער עשר ולא תשע) פ״ט. תניא שעהיוה״א פ״ז (פב, א).

29) פרדס שם. תניא שעהיוה״א רפ"ד. וראה זהר שם.

30) ראה עטרת ראש שער ר״ה, פרק ד. ועוד.

 – באורות 
ובכלים, 
ועד לשורש 
הנאצלים 
באריך, אך 
לא בעתיק 
המובדל 
לגמרי.

נגיעת העבודה 
בעצמות: 
לא בעצם 
העבודה אלא 
בתוצאתה

אף שעצמותו 
ית’ למעלה  
מגדרי עבודה, 
תכלית 
העבודה – 
זיכוך הבריות



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 8

גליון כז | 7 

לא תהיה משכלה

שלמעלה משניהם (משה והוי׳) הוא עצמות ומהות א״ס ב״ה, שהוא המדבר ומספר (ער 
דערציילט וואָס איז פארגעקומען אין סדר השתלשלות) אודות הדיבור דשם הוי׳ אל משה. 
ונקרא שלישי דוקא, ע״ד מ״ש31 יחיינו מיומיים ביום השלישי וגו׳, כידוע32 שיחיינו מיומיים 
ובחינת סובב כל  קאי על כללות ההשתלשלות שנחלק לשתים, בחינת ממלא כל עלמין 
שהוא  כמו  והגילוי  לעצמו  שהוא  כמו  האור  בחינת  כלים,  ובחינת  אורות  בחינת  עלמין, 
ועבדתם  נאמר  וזהו שבתחילה  ב״ה.  ומהות א״ס  וביום השלישי קאי על עצמות  לזולתו, 
את הוי׳ אלקיכם וברך וגו׳, ששלישי המדבר אומר דכאשר ועבדתם את הוי׳ אלקיכם, אזי 
וברך את לחמך ואת מימיך, היינו, שהוי׳ (שעליו נאמר ועבדתם את הוי׳ אלקיכם) יברך את 
לחמך ואת מימיך. ולאח״ז מוסיף והסירותי מחלה מקרבך, והסירותי לשון נוכח, ששלישי 
המדבר אומר שהוא בעצמו יסיר מחלה מקרבך. ומזה מובן שענין העבודה נוגע (לא רק 
לשם הוי׳, אלא) גם לשלישי המדבר, בחינת עצמות ומהות א״ס ב״ה, שהעבודה פועלת 
(לא רק וברך את לחמך ואת מימיך ע״י שם הוי׳, אלא גם) והסירותי מחלה גו׳ ע״י עצמות 
ומהות א״ס ב״ה. וצריך להבין, הרי בבחינה שלמעלה מהשתלשלות כתיב13 אם צדקת מה 

תתן לו (כנ״ל).

לומר, שזה שאמרו רז״ל מה איכפת לי׳ להקב״ה כו', קאי על העבודה עצמה (דהיינו ויש 
ידה נעשה צירוף הבריות, שגם  פרטי העבודה), אבל התוצאה של העבודה שעל 
הנה  לאין,  מיש  שזהו״ע האתהפכא  וזיכוך,  צירוף  נעשה  פחותה,  ברי׳  בעלמא33,  בבריות 
זה נוגע גם בבחינת העצמות34. ועז׳׳נ ועבדתם את הוי׳ אלקיכם גו׳ והסירותי גו׳, עצמות 
ולא כמש״נ  והסירותי מחלה מקרבך,  יובן מה שנאמר כאן  ובזה  ב׳׳ה דוקא.  ומהות א״ס 
לפנ״ז35 כל המחלה אשר שמתי במצרים לא אשים עליך גו׳, כי, בפסוק כל המחלה גו׳ לא 
אשים גו׳, מדובר רק אודות אפשרות למחלה, והברכה היא שאפשרות זו לא תבוא לפועל. 
אבל בפסוק והסירותי מחלה גו׳ יש חידוש גדול יותר, שגם כשישנה מחלה בפועל (לא רק 
אפשרות למחלה), תהי׳ הסרת המחלה. ובשביל הסרת המחלה שכבר ישנה בפועל יש צורך 

בכח עליון יותר, ועז״נ והסירותי בלשון נוכח, שקאי על עצמות ומהות א״ס ב״ה36.

ענין העבודה, ועבדתם את הוי׳ אלקיכם, שהיא בדוגמת עבודת העבד, קאי בעיקר והנה 
על העבודה ביראה וקבלת עול37, שהיא עבודת עבד38, שהעבד אינו תופס מקום 

31) הושע ו, ב.

32) ראה אוה״ת פרשתנו ע' א׳ריט. סה"מ תרס״ב שם ע׳ רפד. לקו״ת דרושים לר"ה סד, א. וראה אוה״ת 
פרשתנו ע׳ א׳רנא. תו״ח פרשתנו תלח, ב ואילך. 

33) ראה תניא פל״ב.

34) ראה גם ד״ה בשעה שהקדימו שנה זו (סה"מ תשי"ב ע׳ 236).

35) בשלח טו, כו.

36) וראה לקמן בסוף המאמר.

37) תניא ריש פמ"א (נו, א). קונטרס העבודה פרק ב.

38) תניא שם (נז, א). וראה לקו"ש ח״ז ע׳ 183.

והסרת המחלה 
– פועלת גם 

בעצמות.

מהות העבודה: 
ביטול וקבלת



9מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב שם מדור

8 | ש"פ משפטים ה'תשע"ב

דבר מלכות

שמצד  דאף  האדון,  אל  בביטול  והוא  לעצמו39,  מציאות  שום  שאינו  יותר  ועוד  לעצמו, 
עצמו בהפקירא ניחא לי׳40, ה״ה בכיווץ וביטול אל האדון41, ולכן עושה ומקיים את רצונו. 
וזהו שראשית העבודה ועיקרה ושרשה היא העבודה דקבלת עול, והיינו, שלמרות היותו 
במעמד ומצב שלא שינה את עצמו, רצונו, שכלו ומדותיו (ער האט זיך ניט איבערגעמאכט 
און שטייט אין זיינע רצונות וכו'), ה״ה עובד את עבודתו בדרך קבלת עול, שהרי בהנוגע 
את  עד שישנה  אי אפשר להמתין  טוב,  ועשה  בסור מרע  קיום המצוות  בפועל,  למעשה 
עול.  בקבלת  עבודתו  לעבוד  צריך  שהוא,  כמו  ובמצבו  במעמדו  בהיותו  גם  אלא  עצמו, 
וכן הוא בסדר העבודה בכל יום ויום, שהתחלת עבודת היום היא באמירת מודה אני42, וכן 
בעבודת התפלה, ההתחלה היא הודו להוי׳, שעוד לפני ההתבוננות דפסוקי דזמרה, ולפני 
להוי׳,  הודו  הוא  אומר  עשרה,  ושמונה  שמע  קריאת  שמע,  קריאת  דברכות  ההתבוננות 

בחינת הודאה, שזוהי העבודה בדרך קבלת עול דוקא.

כמ״ש אמנם  התפלה,  ענין  על  (גם)  קאי  אלקיכם  הוי׳  את  ועבדתם  שהפסוק  כיון 
מפי  אלקיכם,  הוי׳  את  ועבדתם  שנאמר  כו׳  להתפלל  עשה  מצות  הרמב״ם43 
השמועה למדנו שעבודה זו היא תפלה, שנאמר44 ולעבדו בכל לבבכם, אמרו חכמים45 אי זו 
היא עבודה שבלב זו תפלה, מובן, שבזה נכלל (נוסף על העבודה מיראה) גם ענין העבודה 
מאהבה, שזהו״ע התפלה, לית פולחנא כפולחנא דרחימותא46. והענין בזה, דהנה47 פעולת 
התפלה היא הן בנפש האלקית והן בנפש הבהמית. כי, תפלה הוא מלשון תופל48, שהו״ע 
החיבור, שעל ידה נעשית התחברות נפש האלקית עם שרשה ומקורה. ועוד ענין בתפלה, 
שעל ידה נעשה בירור וזיכוך נפש הבהמית, והעלאת הניצוצות דגופו וחלקו בעולם. וב׳ 
ענינים אלו הם בהעבודה דאהבה דוקא. דהנה, בעבודה דיראה וקבלת עול לבדה, הרי לא 
שינה את עצמו, ולא פעל בירור וזיכוך נפש הבהמית, וכפי שרואים במוחש, שישנם כאלה 
שיש להם יראת שמים טבעית, ובהתבוננות קלה יכולים הם לעורר את היראה להיות סור 
מרע ועשה טוב, ואעפ״כ, גם כאשר הנהגתם בסור מרע ועשה טוב היא בשלימות, נשארת 

39) ראה קידושין כג, ב וברשב״א שם.

40) גיטין יג, א. וש״נ. וראה ד״ה ואלה המשפטים תשל״ח ס"ה ואילך ובהנסמן שם (סה״מ מלוקט ח״א 
ע׳ שח ואילך).

41) ראה קונטרס העבודה שם (ע׳ 13).

42) ראה קונטרס העבודה פרק א (ע׳ 4).

43) ריש הל׳ תפלה.

44) עקב יא, יג.

45) תענית ב, סע״א.

46) ראה זח״ב נה, ב. זח״ג רסז, א. לקו״ת שלח מב, ג. קונטרס העבודה פ"א. פ״ג ואילך. וראה ספר 
הערכים-חב״ד כרך א ערך אהבת ה׳ ס״ה. ס״ט. וש״נ.

47) בהבא לקמן – ראה קונטרס העבודה פ״א-ג.

48) קונטרס העבודה שם (ע׳ 4). תו״א תרומה עט, סע״ד (וראה הערת כ״ק אדמו"ר שליט״א בסה״מ 
תש"ט ע׳ 79). וראה גם תו״א פרשתנו עט, ב. תו״ח שם תלד, ב. מאמרי אדה״ז תקס״ח שם ע׳ תב. אוה״ת 

פרשתנו שם ע׳ א'קצח. ועוד.

עול הכוללים 
גם אהבה

“ועבדתם” 
כעבודת עבד 
בביטול, ובכל 
זאת כוללת 
גם עבודה 
מאהבה, שהיא 
תנאי לתפילה 
ולבירור הנפש 
הבהמית.



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 10

גליון כז | 9 

לא תהיה משכלה

ע״י  הזמן  בהמשך  יותר  נתחזקה  ואדרבה,  כתולדתה,  ובגבורתה  בתקפה  הבהמית  נפשם 
ריבוי ההשתמשות בה49. וכיון שע״י העבודה מיראה לא פעל בירור וזיכוך נפש הבהמית, 
לא פעל גם התחברות הנפש האלקית עם שרשה ומקורה, כי, התחברות נפש האלקית היא 
ע״י מילוי רצונו ית׳, והרי רצונו ית׳ הוא שהנשמה תברר את הגוף ונפש הבהמית, ובשביל 
זה ירדה הנשמה למטה, שהרי הנשמה עצמה אינה צריכה תיקון, וירידתה למטה היא כדי 
את  מילא  לא  הבהמית,  נפש  בירור  פעל  זמן שלא  וכל  הבהמית50,  ונפש  הגוף  את  לברר 
בעבודה  ודוקא  ומקורה.  דנפשו האלקית עם שרשה  פעל התחברות  לא  ולכן  ית׳,  רצונו 
מאהבה, שעל ידה פועל בירור וזיכוך נפש הבהמית, ה״ה פועל גם התחברות נפש האלקית 
עם שרשה ומקורה. ועוד ענין בזה שלא מספיק העבודה מיראה אלא מוכרחת להיות גם 
העבודה מאהבה, דהנה עבודה היא מלשון עיבוד עורות51, וכשם שבעיבוד עורות יש צורך 
בכו״כ פעולות הבאות ע״י טירחא ויגיעה גדולה עד שנעשה העור מעובד וראוי להיות קלף 
שיכתבו עליו פרשיות כו', כמו כן צריכה להיות עבודת ה׳ באופן של עבודה דוקא, טירחא 
כי, ביראה אין  ומזה מובן שהעבודה מיראה אינה אמיתית ענין העבודה,  גדולה.  ויגיעה 
הכרח שתהי׳ עבודה ויגיעה גדולה, וכנ״ל שישנם כאלה שיש להם יראת שמים טבעית כו', 
ולכן בהכרח להיות גם העבודה מאהבה, שבאה ע"י עבודה ויגיעה גדולה דוקא. ומזה מובן 
שמ״ש ועבדתם את הוי׳ אלקיכם, קאי הן על העבודה מיראה, שהיא ראשית העבודה, והן 
על העבודה מאהבה, וכמבואר בקונטרס העבודה52 ששלימות העבודה היא הן מיראה והן 

מאהבה.

משכלה ולבאר  תהי׳  לא  בכתוב  ממשיך  אלקיכם,  הוי׳  את  דועבדתם  העבודה  אופן 
אהבה  המדות  על  דקאי  בנים,  יולדת  שאינה  היא  עקרה  דהנה53,  גו׳.  ועקרה 
ומשכלה  בת.  בחינת  היא  ויראה  בן  בחינת  היא  שאהבה  ההתבוננות54),  (תולדות  ויראה 
משכלה  תהי׳  לא  הציווי  בא  זה  ועל  קיום.  להם  שאין  אלא  ויראה,  אהבה  שיולדת  היא 
ועקרה, שההתבוננות צ׳׳ל באופן שתהי׳ מזה הולדת המדות, והמדות יהיו בקיום, שאז תהי׳ 
העבודה דועבדתם את הוי׳ אלקיכם כדבעי. וביאור הענין55, הנה, בעקרה שאינה יולדת יש 
ב׳ בחינות. בחינה הא׳, שאפילו בית ולד (בית מטרון56) אין לה57, היינו, שאין לה כלי קיבול 
לקבל ההריון לצורך הלידה. וענינו בעבודה, שבית ולד קאי על ההתפעלות שכלית שעל 
ידה תהי׳ הולדת המדות בהתגלות לבו, ועקרה שאין לה בית ולד פירושו, שלא זו בלבד 
שאין לו אהוי״ר בהתגלות לבו, שזהו״ע טמטום הלב, אלא שאין לו אפילו התפעלות שכלית, 

49) תניא פי״ג (יח, ריש ע״ב).

50) תניא פל״ז (מח, ב) מע״ח שער כ״ו פ״א.

51) תו״א בראשית ה, ב. פרשתנו עו, א. לקו״ת ויקרא ב, ד. ובכ״מ.

52) שמצויין בהערה 47.

53) בהבא לקמן – ראה תו״א פרשתנו עט, א ואילך. תו״ח שם תלא, ב ואילך. אוה״ת שם ע׳ א'רנו ואילך.

54) ראה תניא פ״ג. ובכ״מ.

55) ראה תו״א שם. תו״ח שם תלב, א ואילך. אוה׳׳ת שם.

56) ראה ב״ר פמ׳׳ז, ב. פנ״ג, ה. פס״ג, ה. הובא באור החיים וירא כא, ב.

57) יבמות סד, ריש ע״ב.

תנאי העבודה: 
שלא תהיה 

משכלה 
ועקרה

העבודה צריכה 
להוליד אהבה 

ויראה בני־
קיימא, 



11מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב שם מדור

10 | ש"פ משפטים ה'תשע"ב

דבר מלכות

שזהו״ע טמטום המוח. והסיבה לזה היא מפני שאינו כלי קיבול, להיותו כלי מלא, ובמדת 
מלא  שהוא  היינו,  מלא,  כלי  הוא  האדם  כאשר  דהנה,  מחזיק58.  אינו  מלא  כלי  ודם  בשר 
מהרצונות שלו, לא מיבעי רצונות דיצר הרע, שהם הרצונות לדברים האסורים, או אפילו 
רצונות דנפש הבהמית לדברים המותרים, דעם היותם דברים מותרים, הרי התאווה אליהם 
היא בחינת שד משדין יהודאין עכ״פ59, אלא אפילו רצונות דנפש האלקית, היינו רצונות 
דקדושה, הנה אם הוא מלא ועסוק בהרצונות שלו, לומר שעבודה זו יש לו חוש בה כו', 
עבודה זו הוא רוצה ועבודה זו אינו רוצה (די עבודה וויל ער און די עבודה וויל ער ניט), 
אזי הוא כלי מלא שאינו מחזיק, שאינו תופס האמת במוחו ושכלו להיות מזה התפעלות 
שכלית. וענין הב׳ בעקרה, שיש לה בית ולד, אלא שאינה יולדת, והיינו שיש לו כלי קבול 
לידע ולהתפעל בשכלו, אלא שלא נעשה מזה הולדת המדות בהתגלות לבו. דהנה, כשם 
שלצורך ההולדה בגשמיות צ״ל ענין הזריעה ע״י גילוי כח האין סוף60, כמו״כ לצורך הולדת 
המדות צ״ל ענין הזריעה, אור זרוע לצדיק61, דקאי על הזריעה דתורה ומצוות, ובא ע״י כח 
עליון דוקא, שזוהי ההזזה עצמית שלמעלה מטעם ודעת שצריכה להיות לכל הפחות פעם 
שהוולד  העיבור,  דימי  הסדר  ישנו  הזריעה  לאחרי  וגם  העבודה62.  בהתחלת  בשנה,  אחת 
הולך וגדל כו׳ עד שמתגלה באויר העולם, וכמו כן ישנו גם הסדר דימי העיבור כו׳ לצורך 
לידת המדות בהתגלות הלב63. אמנם, גם לאחרי שנולדו המדות דאהבה ויראה בהתגלות 
אז  שדוקא  דמשכלה),  (השלילה  קיום  להם  שיהי׳  הזהירות  צ״ל  דעקרה),  (השלילה  לבו 

העבודה היא אמיתית, כמ׳׳ש64 שפת אמת תכון לעד.

בנוגע אך  הן  כדבעי,  עבודתו  עובד  כאשר  שגם  בנפשו,  עצות  לשית  צריך  אחת  עוד 
דמיונות  ואינם  לבו,  בהתגלות  שהם  שבלב,  להמדות  בנוגע  והן  שבמוח,  להשגה 
התומ״צ  קיום  על  שנוסף  התומ״צ,  בקיום  גם  ונרגשים  אמיתיים,  ויראה  אהבה  אלא  שוא, 
המצוות  קיום  ע״י  שנעשות  ההמשכות  גם  ויודע  המצוות,  כוונת  הוא  יודע  ממש,  בפועל 
[שע״י עבודת הצדקה ההמשכה היא בקו החסד, וע״י עבודת הגבורה, משפט גו׳ ביעקב65, 
נעשית ההמשכה בקו הגבורה, וע״י לימוד התורה, שהוא קו האמצעי, נעשית ההמשכה בקו 
האמצעי], ועד שעבודתו היא באופן המרומז בדיוק לשון הכתוב ועבדתם את הוי׳ אלקיכם, 
ששם הוי׳, הי׳ הוה ויהי׳ כאחד, ולמעלה יותר בחינת הוי׳ שלמעלה מהשתלשלות, נעשה 
אלקיכם, כחכם וחיותכם66, הנה גם בהיותו במעמד ומצב כזה, צריך להזהר שלא תהי׳ לו 

58) ברכות מ. א.

59) תניא פ״ח (יג, רע״א). מזח״ג רנג, א. רעז, א.

60) ראה גם לקו״ת שה״ש לט, ד ואילך. המשך כל הנהנה תרנ"ב (סה״מ תרנ"ב ע׳ קל). המשך שמח 
תשמח תרנ״ז (סה"מ תרנ״ז ע׳ קעט). ובכ״מ.

61) תהלים צז, יא.

62) ראה סה״מ תש״ג ע׳ 19. ועוד.

63) ראה תו״ח שמות קסא, ב ואילך. ועוד.

64) משלי יב, יט. וראה אוה״ת פרשתנו שם ע׳ א'רסה.

65) תהלים צט, ד.

66) ראה תו״א שם עט, א. תו״ח שם תלא, ב. אוה״ת שם ע׳ א'רנה.

הן מצד הכלי 
להתבוננות והן 
מצד שלמות 
סדר ההולדה 
הרוחני.

בארצך: עבודה 
בלי שביעות 
רצון עצמית

גם בעבודה 
שלמה אין 
להיות שבע 
רצון, והעצה 
לכך –



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 12

גליון כז | 11 

לא תהיה משכלה

(ער  בעבודתו  להלך  מוסיף  ואינו  עמדו  על  לעמוד  נשאר  שאז  מעבודתו,  רצון  שביעות 
שטעלט זיך אָפּ און גייט ניט ווייטער). כי, נוסף לזה שהרגש דשביעות רצון יכול לגרום לכך 
שהאהבה ויראה שכבר נולדו ונתגלו לא יהיו בקיומם (שזהו״ע דמשכלה), הנה גם בשעה 
שעובד עבודתו באהבה ויראה, תהי׳ עבודתו במדידה והגבלה, במדה הנדרשת משביעות 
מלשון  הוא  שארץ  דייקא,  בארצך  בארצך,  ועקרה  משכלה  תהי׳  לא  ועז״נ  שלו67.  הרצון 
רצון68, היינו, שלא יורגש אצלו אפילו שביעות רצון בלבד מעבודתו (ופשיטא שלא יהיו 
נרגשים הרצונות שלו, שאז הוא כלי מלא שאינו מחזיק, שאין לו בית קיבול כלל, בחינה 

הא׳ דעקרה הנ״ל).

בכתוב את מספר ימיך אמלא69, שזוהי העצה היעוצה כדי לפעול בנפשו הרגש וממשיך      
של העדר שביעות הרצון. והענין בזה, שכאשר האדם מתבונן שניתנו לו ימים 
קצובים, ימים יוצרו גו׳70, לא פחות ולא יותר, ובכל יום, בכל שעה ובכל רגע צריך לעבוד 
כלל  פנאי  לו  עד שאין  כך  כל  בזה  טרוד  הוא  הרי  דין,  בעלמא  למלא שליחותו  עבודתו 
לחשוב אודות ענינים של מדריגות. וע״ד מאמר רבן יוחנן בן זכאי71 איני יודע באיזו דרך 
פנאי  לו  הי׳  לא  במילוי שליחותו  גודל טרדתו  בזה72, שמצד  ומהביאורים  אותי,  מוליכין 
לשים לב (צוהערן זיך) למדריגות שלו73. והיינו, שהוא טרוד ושקוע כל כך (ער איז אזוי פיל 
פאַריאָגט, פאַראיינגט און פאַרטרונקען) במילוי שליחותו בכל יום ובכל שעה ובכל רגע, 
בנוגע למדרגות הנעלמות שבנפש74.  ועאכו״כ  ומדותיו,  יודע מה נעשה עם שכלו  שאינו 
רגע  שבכל  בידעו  כי,  רצון,  שביעות  של  רגש  אצלו  שייך  שלא  וק״ו  במכ״ש  מובן  ומזה 
ורגע צריך למלא את שליחותו, ואם עובר רגע שאינו עובד עבודתו, ה״ז לא רק שהי׳ יכול 
להתעלות ולשגשג בעבודתו (ער האָט געקענט שטייגן) ולא עשה כן, אלא עוד זאת, שברגע 
זה שאינו עובד עבודתו, מורד75 הוא . . . במלך מלכי המלכים . . . הקב״ה בכך שאינו ממלא 
זו בלבד שלא שייך אצלו הרגש של שביעות רצון, בארצך, אלא  את שליחותו, הרי, לא 

67) ראה תו״א שם עח, סע״ד. תו״ח שם תלא, א. אוה״ת שם ריש ע׳ א׳רנה.

68) ב״ר פ״ה, ח ובמתנות כהונה שם.

69) בהבא לקמן – ראה תו״א פרשתנו עט, סע״ב ואילך. תו״ח שם תלז, א ואילך. אוה״ת שם ע׳ א׳רסא 
ואילך.

70) תהלים קלט, טז. וראה זח״א רכד, א. תו״א שם. תו׳׳ח שם תלז, ב ואילך. אוה״ת שם. וראה גם ד״ה 
וידבר גו' וארא שנה זו (לעיל ע' 267). ד״ה ואברהם זקן תשל״ח ובהנסמן שם (סה״מ מלוקט ח״א ע׳ רפט 

ואילך). 

71) ברכות כח, ב.

72) ראה עוד ביאורים במאמרי אדה"ז הקצרים ע׳ שט. ועם הגהות – אוה״ת פינחס ע׳ א׳נט ואילך. סה"מ 
תרכ׳׳ו ע׳ קעא ואילך. תרמ״ו ע׳ יד ואילך. תרצ״ו ע׳ 50 ואילך.

73) להעיר מקיצורים והערות לתניא ע׳ מז.

ע' 303  תשי״ג  (סה"מ  תשי״ג  ברא  בראשית  ד"ה  ע׳ 105).  (לעיל  זו  שנה  ה״א  ויקח  מר״ה  להעיר   (74
ואילך).

75) בחלק זה דהמאמר פרץ כ"ק אדמו"ר שליט״א בבכי רב, והניח ראשו הק' על השולחן, ורק לאחרי 
משך זמן המשיך באמירת המאמר (המו"ל).

ההתבוננות 
בקציבות 

הימים 
המולידה 
מסירות 

לשליחות.



13מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

12 | ש"פ משפטים ה'תשע"ב

דבר מלכות

אדרבה, ווען מען פרעגט אים וואָס איז באַ דיר מיטן בארצך, זועק הוא (שרייט ער אויס) 
במר נפשו: מה לי רצון, מה לי תענוג, מה לי אהבה, מה לי יראה (וואָס מיר רצון, וואָס מיר 
תענוג, וואָס מיר אהבה, וואָס מיר יראה), כיצד יכול לחשוב על ענינים של מדריגות בה 
בשעה שצריך לעמוד על המשמר שלא יעבור אפילו רגע אחד במצב של מרידה במלכות 

ח״ו מצד החסרון במילוי השליחות ברגע זה.

אשר והנה  כל  שעושה  בארצך,  ועקרה  משכלה  תהי׳  לא  הציווי  מקיים  האדם  כאשר 
העדר  ומתוך  קיום,  להם  שיש  אמיתיים  ויראה  באהבה  עבודתו  שתהי׳  ביכלתו 
הבטחה)  תהי׳ (בלשון  שלא  מלמעלה  לו  ומבטיחים  מוסיפים  אזי  כנ״ל,  כו׳  רצון  שביעות 

משכלה ועקרה בארצך (חסר קצת).

שבא ועפ״ז  שזהו״ע  דייקא,  אמלא  אמלא,  ימיך  מספר  את  במש׳׳נ  ביאור  להוסיף  יש 
לו),  שנקצבו  הימים  במספר  דהאדם  ההתבוננות  על  (נוסף  דוקא  מלמעלה 
שלמעלה  ב״ה  א״ס  ומהות  עצמות  בחינת  המדבר,  שלישי  ע״י  נוכח,  בלשון  גופא  ובזה 
מהשתלשלות (כנ״ל). והענין בזה, שגם אם יש איזה פגם וחסרון במספר הימים דעבודת 
גם  עשה  שבהם  ימים  אפילו  או  שליחותו,  את  מילא  לא  שבהם  ימים  אצלו  שהיו  האדם, 
ששם  מהשתלשלות,  שלמעלה  המדבר  שלישי  בחינת  מצד  הרי  כו',  בלתי-רצויים  ענינים 
לא שייך ענין של פגם, מתמלא מספר הימים הקצוב לו, ועוד יותר מכפי הקצוב כו', שכל 
הימים נעשים מלאים76, ולא רק ימים מלאים, אלא גם ימים מאירים, שזהו הדיוק דמספר 
ימיך77, מספר מלשון78 השמים מספרים פי׳ דמנהרין ומנצצין79, ומלשון אבן ספיר, שהוא 

לשון ספירות ובהירות.

המחלה וזהו  דהנה,  המדבר.  כשלישי  נוכח,  בלשון  מקרבך  מחלה  והסירותי  מש״נ  גם 
שעלי׳ נאמר והסירותי גו׳, היא מחלה כזו שיכולה להיות גם כאשר ועבדתם את 
שבכתב  תורה  על  קאי  ומימיך  דלחמך  ומימיך,  לחמך  את  וברך  כאשר  וגם  אלקיכם,  הוי׳ 
ותורה שבעל פה80, או תורה ומצוות81, ועז״נ וברך את לחמך ומימיך, שהעבודה בתומ״צ 
היא מצד הברכה דשם הוי׳, וגם אז עדיין יכולה להיות מחלה, וצ״ל והסירותי מחלה גו׳ ע״י 
שלישי המדבר דוקא. והענין בזה82, שמחלה שנאמרה כאן, מחלה סתם, היא השורש לכל 
המחלות, והיא הענין דהרגש עצמו שבא בסיבת חטא עץ הדעת83, כידוע שקודם החטא לא 

76) ראה תו״ח שם תלט, ב ואילך. וראה אוה״ת פרשתנו ע׳ א׳רסו. שם (כרך ז) ס"ע ב׳תשלא.

77) בהבא לקמן – ראה תו״א פרשתנו עט, ג. תו״ח שם תמ, רע״א. אוה״ת שם ע׳ א׳רסב.

78) תהלים יט, ב.

79) ראה זח״ב קלו, ב.

80) מאמרי אדה״ז תקס״ח שם. אוה״ת שם ע׳ א׳רכה ואילך. א׳רכז. א'רלה.

81) תו״ח שם תמ, סע"א ואילך.

82) בהבא לקמן – ראה תו״א פרשתנו עט, ג-ד. תו״ח שם תמ, א ואילך. אוה״ת שם ע׳ א׳רסב. מאמרי 
אדה"ז תקס״ח שם ס״ע תי ואילך. אוה״ת שם ס"ע א׳ריא ואילך. ע׳ א׳רכה ואילך. ע׳ א׳רלה ואילך.

83) ראה תו״א שם עט, ד. תו״ח שם תמ, ב ואילך. אוה״ת שם ע׳ א'רסב. ועוד.

ההבטחה 
מלמעלה: 
מילוי הימים 
והסרת המחלה

קיום הציווי 
מלמטה 
מביא הבטחה 
מלמעלה – 
מילוי החסר 
והסרת שורש 
כל המחלות, 
הרגשת 
ה”אני”, בכח 
העצמות.



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 14

גליון כז | 13 

לא תהיה משכלה

הי׳ הענין דהרגש עצמו, וכמ״ש84 ויהיו שניהם גו׳ ולא יתבוששו, וענין החטא הוא שנעשה 
הרגש עצמו, כמ״ש85 ותרא האשה כי טוב העץ למאכל גו'. וזהו שגם כאשר ועבדתם את הוי׳ 
אלקיכם וברך את לחמך ואת מימיך יכול להיות (וישנו) ענין המחלה, שהו״ע הרגש עצמו, 
כיון שחטא עץ הדעת פעל על כולם, גם על צדיקים, וגם על צדיקים גמורים, וכמארז״ל86 
ד׳ מתו בעטיו של נחש, שהם צדיקים היותר גדולים, שסיבת מיתתם אינה אלא בגלל חטא 
עה״ד, ולכן, גם בצדיקים גמורים שייך הענין דהרגש עצמו, וכידוע87 שאפילו צדיק גמור 
עובד ה׳ ביראה ואהבה בתענוגים, אינו בטל במציאות לגמרי אלא הוא דבר בפני עצמו ירא 
ה׳ ואוהבו, יש מי שאוהב, ולא יגיע למעלת דביקותו בה׳ כמו שהיתה נשמתו קודם ירידתה 
דהרגש  הענין  ישנו  בודאי  שאצלם  מזה,  שלמטה  ואלה  לבינונים  בנוגע  ועאכו״כ  למטה. 
עצמו. והסרת המחלה דהרגש עצמו אינה יכולה להיות ע״י עבודת האדם בכח עצמו, כי 
אם ע״י המשכה נעלית ביותר, ועז״נ והסירותי דייקא, בלשון נוכח, שקאי על עצמות ומהות 

א׳׳ס ב״ה כנ״ל.

ענינים אלה נמשכים גם בגשמיות, הן בנוגע למזונא רויחא, שעז״נ וברך את לחמך וכל 
ואת מימיך, הן בנוגע לחיי, שעז״נ והסירותי מחלה מקרבך, ומוסיף את מספר ימיך 
אמלא, והן בנוגע לבני, שעז״נ לא תהי׳ משכלה ועקרה בארצך. וכל זה נעשה הכנה לענין 
כניסת הארץ (שעל זה מדובר בהמשך הכתובים88), כן תהי׳ לנו במהרה בימינו ע״י משיח 

צדקנו89.

84) בראשית ב, כה.

85) שם ג, ו.

86) שבת נה, ב. ב״ב יז, א. וראה גם לקו״ש חכ״ד ע׳ 132 ואילך.

87) ראה גם תניא פל״ה (מד, סע״א ואילך).

88) בפסוקים כז-לא.

89) חסר אריכות הדברים בסיום המאמר (המו״ל).



המשכה 
בגשמיות: 

הכנה לכניסה 
לארץ

כל הענינים 
נמשכים גם 

כפשוטם בבני, 
חיי ומזוני 

רויחי, כהכנה 
לכניסה לארץ 

– כן תהיה 
לנו.



15מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב



       
  

   
      

      
   

      
   

       


       
   

   
        

     
     

    
      

    
     

     
    
      

     
   

      
     

    
   

     

  
  

    
      

     
   

    
   

     
     

  
    

   
    

   
    

    
 

      
    

    
   

    
  

   
   

    
     

  

   


    
    

    
      

      
    

    

וי יצחק
מכון ל



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 16

 

    
    
   

     
     


     
     

      
   

     
     
      
     
      

       
      
     



   
  

   
     
     
      

    
  
     

     
       
     
     
     
      

   
     

  
     

   
      
    

      
   

     
     

  
    

   
    

      

       
       

       
       

      
 

        
      

 
     

      
     
        

       
     

   
        

         
      

 

וי יצחק
מכון ל



17מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב



  
   
  

     
      
     
      
   
   

   
     

  
  

    
   

  
     

  
    
     

   
     

   

      
   

     
    
    

      
     
      

    
    

    
    

     
     
      
     

      
     

     
     

     
   

     
   

      
  

       
    

        
     
       

 
       

       
         

    
     

       
     

        
    

        


        
        

   
       

      
  

      

וי יצחק
מכון ל



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 18



  
      

    
   
    
   

      
      

       
    

     
     

     
  

  
 

    
    

   


     
     
    
   
       
    
      

    
  

     
     

    
    

  
  

    
      

      
    

    
   

   
    

      
      

      
 
     

     
  

      
       

     
   

       
   



וי יצחק
מכון ל



19מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

שיחת ש"פ משפטים, פ' שקלים, מבה"ח אדר ה'תשי"ב - בלתי מוגה

כ״ק אדמו״ר שליט״א צוה לנגן ואמר מאמר ד״ה לא תהי׳ משכלה גו'. 

]אחרי המאמר - צוה כ״ק אדמו״ר שליט״א לומר ״לחיים״[. 

ב. נתבאר בארוכה בהמאמר שתורת החסידות דורשת שהאדם יעשה בתוכו ״בית ולד״, שתוכנו בעבודה 
הו״ע דהתפעלות שכלית, ולאח״ז תהי׳ גם ״לידת הולד״, שזהו״ע ההמשכה בהתגלות בלב: וביחד עם זה 
תובעים ממנו העדר שביעות הרצון מעבודתו, מצד גודל טירדתו )״די פאַַריאָָגטקייט״( במילוי השליחות.

ביותר  ונפלאים  נעלים  הם  האמורים  שענינים   – האמת  היא  וכך   – לנו  שנדמה  כיון  ולכאורה: 
)״געוואַַלדיקע ענינים״( – כיצד יתכן לדרוש ולתבוע את הדבר מכאו״א מישראל?! 

– כ״ק מו״ח אדמו״ר סיפר, שאביו הרבי נ״ע אמר לו שלפעמים שבע רצון הוא מזה שסובל מכאב בטן 
וצריך לילך לפנות, כי, בהיותו במקום שע״פ דין פטור הוא מכל עניני העבודה, ביכלתו אז לפוש לרגע 

מיגיעתו וטרדתו בעבודת ה׳, ״אָָפּּכאַַפּּן דעם אָָטעם און קומען צו זיך״. 

ואם הדברים אמורים אפילו בנוגע לצדיקים ונשיאי ישראל – לאנשים כערכנו – בודאי ובודאי קשה 
ַ״א געוואַַ לדיקע זאך״, שתהי' היגיעה והטירדה בעבודה בתמידות, עד כדי כך שלא יהי׳ מקום  ביותר,ַ 

לשביעות רצון! 

ונשאלת איפוא השאלה – כיצד יש לכאו״א מישראל הכח על ענין נעלה כזה?!

והמענה לזה – שגם ענינים נעלים ביותר שייכים לכאו״א מישראל – מצד הכחות שנותנים לו מלמעלה.

וענין זה )הכח שנותנים מלמעלה לעבודתם של ישראל( מודגש בהפרשיות שקורין בתורה בשבת זו, 
כדלקמן. 

ג. בפרשת שקלים כתיב ״זה יתנו גו׳ מחצית השקל״, ״כמין מטבע של אש הוציא הקב״ה . . והראהו 
למשה, ואמר לו זה יתנו, כזה יתנו״. 

והענין בזה: 

ה״מטבע של אש״ שהראה הקב״ה למשה מהוה נתינת-כח לבנ״י שיוכלו גם הם ליתן מחצית השקל. 
וע״ד מ״ש ״מגיד דבריו ליעקב חוקיו ומשפטיו לישראל״, ״מה שהוא עושה )שזהו הפירוש ד״דבריו״, 
״חוקיו ומשפטיו״, שהוא בעצמו מקיימם, וכמארז״ל ״הקב״ה מניח תפילין״( הוא אומר לישראל לעשות״, 

היינו, ש״הוא עושה״ מהוה נתינת-כח ״לישראל לעשות״. 

אש״ )מטבע שלמעלה( שהראה הקב״ה  ״כזה יתנו״, כמו ה״מטבע של  זאת ועוד: ממ״ש ״זה יתנו״, 
למשה, היינו, שהמחצית השקל שנותן יהודי הוא ״כזה״, כמו ה״מטבע של אש״ – מובן, שעי״ז שיהודי 
דלתתא  באתערותא  כי,  למעלה,  אש״  של  ד״מטבע  הענין  שנעשה  הוא  פועל  השקל״,  ״מחצית  נותן 

אתערותא דלעילא״. 



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 20

ונמצא, שבזה שהראה הקב״ה למשה מטבע של אש ישנם שני ענינים: 

המטבע של אש היא – לכל לראש – נתינת-כח מלמעלה לעבודתם של ישראל בנתינת מחצית השקל, 
דנתינת  דלתתא  האתערותא  את  שמעוררת  דלעילא  אתערותא  בבחינת  היא  אש  של  שהמטבע  היינו, 

מחצית השקל; 

ועי״ז נעשה עוד ענין – שיש בכחה של האתערותא דלתתא לפעול אתערותא דלעילא, היינו, שנתינת 
מחצית השקל למטה פועלת הענין ד״מטבע של אש״ למעלה. 

וכיון שישנו הענין דאתערותא דלעילא – שוב לא יפלא שבכחם של בנ״י לפעול כל העבודות הנדרשות 
מהם. 

ד. ענין זה )הנתינת כח מלמעלה על העבודה( מודגש גם בפרשת השבוע – פרשת משפטים: 

על הפסוק )בפרשתנו( ״אם כסף תלוה״ – אמרו חז״ל: ״כל אם ואם שבתורה רשות חוץ מזה כו״, היינו, 
שהפסוק ״אם כסף תלוה״ הוא מצוה וחובה.

וע״פ דרשת חז״ל הנ״ל )ס״ג( ״מה שהוא עושה הוא אומר לישראל לעשות״, מובן, שגם הקב״ה בעצמו 
מקיים את הציווי ״אם כסף תלוה גו’״. 

וביאור הענין: 

תוכן הענין דהלואה )״אם כסף תלוה״( הוא – שנותנים למישהו כסף למרות שאין זה מגיע לו )שכן, 
הלוה אינו נותן )אל המלוה( דבר תמורת ההלואה(; אבל לאידך גיסא – אין זו מתנה, אלא הלוה מתחייב 

להחזיר את ההלואה )כעבור זמן(. 

ו״מה שהוא עושה הוא אומר לישראל לעשות״ – שהקב״ה נותן ליהודי ענינים וכחות אע״פ שהיהודי 
אינו נותן )להקב״ה( דבר תמורתם; אבל ביחד עם זה דורש הקב״ה, שהיהודי ינצל כל הענינים והכחות 
ב״חוקיו  ה״הלואה״  את  ולהחזיר  הקב״ה(,  )של  שליחותו  את  למלאות  כדי  הקב״ה  מאת  לו  שניתנו 

ומשפטיו״ של הקב״ה. 

ה. ובפרטיות יותר מצינו במסירת דבר על מנת להחזיר )לפי תנאים הנ״ל ס״ד( – שני אופנים: שאלה 
והלואה. 

והחילוק ביניהם: בשאלה – חייב השואל להחזיר )אל המשאיל( אותו הדבר ששאל ממנו, לפי שהדבר 
)ששאל( אינו הופך להיות שלו: ואילו ״מלוה – להוצאה ניתנה״, כלומר, ההלואה שייכת לחלוטין אל 

הלוה, ויכול להשתמש בה בשביל כל צרכיו. 

וטעם הדבר שהנתינת כח של הקב״ה לבנ״י – ״כסף תלוה״ )כנ״ל ס״ד( – נקראת בשם הלואה )ולא 
שאלה(, הוא, לפי שכח זה )שניתן לבנ״י מאת הקב״ה( יכולים הם לנצל כדי לפעול בענינים שלהם, אפילו 

כאשר המדובר בנוגע לענינים נמוכים, ע״ד ובדוגמת הלואה – ש״מלוה להוצאה ניתנה״. 

ו. וביאור הענין בנוגע לפועל, ובפרט בנוגע ללימוד תורת החסידות: 

ישנם כאלה הסוברים שללימוד תורת החסידות צריך האדם להמתין תחילה עד שיהי׳ נזהר בתכלית 



21מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

אפילו בדקדוק קל של דברי סופרים ובהידור מצוה, ורק אז יוכל ללמוד חסידות. כל זמן שחושש הוא אשר 
עדיין לא הגיע לדרגא זו, מה גם )״ווער רעדט נאָָך״( אם יודע, אשר עלול הוא, לעתים, להכשל בהידור 
מצוה ובדקדוק קל של דברי סופרים, וכל שכן אם הוא נכשל אפילו בדבר שהוא מדרבנן, ולפעמים אפילו 
בדבר שהוא מדאורייתא )הן בענין של ״קום ועשה״ והן בענין של ״שב ואל תעשה״(, אזי – טוען הוא – 

אינו יכול להתעסק בלימוד החסידות ובעבודת התפלה, ובכלל בענינים נעלים!... 

והמענה לזה – ״מלוה להוצאה ניתנה״:

מבלי הבט על גודל מעלתה של תורת החסידות – כידוע שרבינו הזקן המשילה לאבן טובה הנמצאת 
בכתר המלך אשר בלעדי׳ מתבטלת מציאותו של כל הכתר )״דער גאַַ נצער כתר איז קיין כתר ניט״( – 

מ״מ, הרשות נתונה לכאו״א מישראל לקחת את כתר המלך ולנצלו בשביל הענינים שלו. 

ולפיכך תובעים מאת כאו״א מישראל – שמבלי הבט על גודל פחיתות מעמדו ומצבו, לא יחסיר אפילו 
יום אחד את השיעור שלו בתורת החסידות, ואפילו ביום זה גופא שבו נכשל ח״ו בדאורייתא )הן בענין 
ד״קום ועשה״ והן בענין ד״שב ואל תעשה״( – הרי גם ביום זה לא יחסיר את שיעורו בלימוד החסידות, 
ולא רק בענין של ״עבודה״, אלא אפילו בענין של ״השכלה״ באלקות, ואפילו ענין כזה )בהשכלה( שמצד 

רום עומקו אינו יודע כלל כיצד ״להורידו״ אליו )״אַַראָָפּּצוטראָָגן צו זיך״(! 

ז. והנה, טעם הדבר שהקב״ה נותן לבנ״י כח זה )שבבחי׳ ״כסף תלוה״( – נתבאר בהמשך הכתוב: ״)אם 
כסף תלוה( את עמי״, כדרשת חז״ל עה״פ – ״עמי ונכרי עמי קודם״. 

ובהקדמה – שמזה שיש צורך להדגיש ש״עמי קודם״, מובן, שקיימת נתינת מקום לומר גם באופן אחר, 
ואעפ״כ, המסקנא היא, ש״עמי קודם״. 

ומזה מובן שהנתינת כח מאת הקב״ה המרומזת בפסוק ״אם כסף תלוה את עמי גו׳״ – נמשכת ובאה 
ממדריגה כזאת אשר לגבי׳ עבודת הנבראים אינה תופסת מקום )שלכן יכול להיות גם באופן אחר(, שזוהי 

בחינת ״אדון יחיד שרש השרשים״. 

וכדאיתא במדרש ״איני יודע באיזה מהם חפץ אם במעשה אלו )מעשיהן של צדיקים(, אם במעשה אלו 
)מעשיהן של רשעים(, כיון דכתיב וירא אלקים את האור כי טוב הוי במעשיהן של צדיקים חפץ ואינו 
חפץ במעשיהן של רשעים״, אשר הסיבה לכך ש״איני יודע באיזה מהם חפץ״ וצריך להיות לימוד מיוחד 
)מהפסוק ״וירא אלקים גו׳״( ש״במעשיהן של צדיקים חפץ״, היא, בגלל שבמדריגה זו )ד״אדון יחיד שרש 
השרשים״( ישנה נתינת מקום גם על ענין הפכי )״מעשיהן של רשעים״(, אלא, שמצד הבחירה העצמית 

שבחר הקב׳׳ה בנשמות ישראל – ״עמי קודם״. 

ועל זה נאמר ״הלא אח עשו ליעקב נאום ה׳ ואוהב את יעקב ואת עשו שנאתי״: כיון שלגבי מדריגה זו 
שניהם שוים. ואעפ״כ,  מעשה התחתונים אינו תופס מקום, לכן ״הלא אח עשו ליעקב״, שעשו ויעקב 

מצד הבחירה ואהבה עצמית – ״ואוהב את יעקב״ דוקא. 

וענין זה מרומז גם בלשון הכתוב – ״אם כסף תלוה”: 

ודוגמתו  אביך״.  לבית  נכספתה  ״נכסוף  מלשון  הוא  ש״כסף״  כידוע   – האהבה  ענין  על  רומז  ״כסף״ 



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 22

בנדו״ד, שהמלוה – הנתינת כח – מאת הקב״ה )״תלוה את עמי״( אינה באה בגלל עבודת האדם, כי אם 
בגלל האהבה עצמית )״כסף״( של הקב״ה לבנ״י. 

ח. עפ״ז יש לבאר גם המשך הכתוב – ״)אם כסף תלוה את עמי( את העני עמך״: 

מכיון שנתינת כח הנ״ל באה ממקום כזה שמעשה התחתונים אינו נוגע שם – לכן נמשכת ובאה לכאו״א 
מישראל, כי, העדר העבודה אינו פועל פגם בהמקור שממנו נמשך כח זה. 

זה הוא בבחינת ״עני״, שמתבונן במעמדו  העני עמך״ – שמבלי הבט על כך שיהודי  וזהו מ״ש ״את 
ומצבו ונעשה שבור מכך )״ער איז צעבראכן פון דעם״(, ולא עוד, אלא שיש לו אמנם ממה להיות שבור... 
בכל זאת צריך לדעת, שהכח הנ״ל מלמעלה )״אם כסף תלוה״( ניתן גם אליו, שכן, אהבה עצמית )״כסף״( 
דערגרייכט אַַלעמען״(, גם ליהודי זה ״העני״. ואדרבה – בגלל  אל כל יהודי )״אהבה עצמית  מתייחסת 

היותו עני, הרי ידוע שהקב״ה נמצא ב״לב נשבר ונדכה״ דוקא. 

ט. וממשיך בכתוב – ״לא תהי’ לו כנושה״: 

תוכנו של ציווי זה הוא – ״כל הנוגש העני והוא יודע שאין לו מה יחזיר לו, עובר בלא תעשה, שנאמר 
לא תהי׳ כו׳״, ולא עוד, אלא ש״אסור לאדם להראות עצמו לבעל חובו בזמן שיודע שאין לו, אפילו לעבור 
לפניו שלא יפחידו או יכלימו כו׳״. כלומר, במקרה אשר תביעת החוב מהלוה אינה מועילה בלאו הכי 

)שהרי ״אין לו מה יחזיר לו״( ואינה גורמת להלוה אלא לחץ – אסור לתבוע ממנו את החוב. 

וע״פ הנ״ל ש״מגיד דבריו ליעקב גו״, ״מה שהוא עושה הוא אומר לישראל לעשות״ – כן הוא הדבר גם 
למעלה, שכאשר תביעתו של הקב״ה ע״י קו השמאל וע״י יסורים אינה פועלת כלום, הרי לגבי תביעה 

סתם )ללא תועלת( נאמר ״לא תהי׳ לו כנושה״! 

וע״ד מש״נ ״על מה תוכו עוד תוסיפו סרה״ – כלומר, ״מה יועיל הכות אתכם כי לא תוסרו בזה, כי 
עדיין אחר המכות תוסיפו לחטוא ולא תוסרו ע״י המכות״: ולכן, כאשר הקב״ה רואה, שע״י הנהגתו בקו 

השמאל אינו פועל כלום – יתחיל שוב עם קו הימין, בקירוב בחסד וברחמים בטוב הנראה והנגלה. 

)וסיים כ״ק אדמו״ר שליט״א״:( 

בודאי ישפיע הקב״ה בבני חיי ומזוני רויחא, כמ״ש בפרשתנו ״לא תהי׳ משכלה ועקרה בארצך״, שכל 
אלה שעדיין לא נפקדו – יפקדו בשנה זו בזרעא חייא וקיימא, פרנסה בהרחבה ואריכות ימים.



23מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

יומן משולב מעת אמירת
המאמר ד"ה "לא תהיה משכלה" ה'תשי"ב

ש”פ משפטים הי’ מאמר ד”ה לא תהי’ משכלה, המאמר הי’ בלי הקדמות 
ואמירת לחיים, ]כפי שאז נהג כ”ק אד”ש[ ומיד כשנכנס ציוה לנגן ניגון ואח”כ 
התחיל באמירת המאמר. בכה מאוד באמצע אמירתו. אמרו שכרך מטפחת 

על יד ימין, לא כמו תמיד שכורך על יד שמאל. 

בהמאמר התבאר ענין משכלה ועקרה ברוחניות, דיבר על שביעות הרצון 
מאהוי”ר, והעדר שביעות הרצון הוא ע”י ההתבוננות בענין את מספר ימיך 

אמלא, בענין הזה בכה כ”ק אדמו”ר שליט”א מאוד. 

בכה  שליט”א  אדמו”ר  כ”ק  שרעקליך,  זייער  הי’  יוצרו  ימים  על  כשדיבר 
הרבה מאוד, והניח ראשו על השולחן ובכה, ביחוד הי’ זה בתיבות מורד במלך 
ועבר  בבכי’,  הפסיק  מה”מ  במלך  תי’  אמר  כאשר  הקב”ה,  המלכים  מלכי 
כמה רגעים והמשיך לומר תי’ הקב”ה, המאמר ארך חמישים וחמישה מינוט 

]=דקות[, עד עתה לא הי’ עוד מאמר כזה ארוך. 

באמצע המאמר )ד”ה לא תהיה גו’( בדברו אודות אז מען דארף אויסנוצן 
זיין שליחותו של עצמו”ה ]=שצריכים לנצל כל רגע  כו’ ממלא  יעדער רגע 
למלא שאת שליחותו של עצמות ומהות[ - התחיל לבכות און געיאמערט 

באופן שלא שמענו מעולם...



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 24

סיכום בדא"פ - תוכן המאמר

המאמר מיוסד על הפסוקים בפרשת משפטים:

לָָה וַַעֲֲקָָרָָה  �כֵּּׁ ךָָּ�בֶּ. לֹֹא תִִהְְיֶֶה מְְשַׁ� רְְּ�קִּ ימֶֶיךָָ וַַהֲֲסִִרֹֹתִִי מַַחֲֲלָָה מִִ רֵַַבֵךְְ אֶֶת לַַחְְמְְךָָ וְְאֶֶת ֵמֵ ת ה’ אֱֱלֹֹקיכֶֶם וּּ ם ֵאֵ וַַ“עֲֲבַַדְְּ�תֶּ
א”. )שמות כ”ג, כ”ו–כ”ז(. ר יָָמֶֶיךָָ אֲֲמַַ�לֵּּ ּ�פַּ אַַּ�בְּרְְצֶֶךָָ אֶֶת מִִסְְ

הפסוק עוסק בגמול הניתן לעובד ה’, שמתברך בבני — “לא תהיה משכלה ועקרה”, בחיי — “והסירותי 
מחלה” ו“את מספר ימיך אמלא”, ובמזוני — “וברך את לחמך ואת מימיך”.

אולם בתיבות “לא תהיה”, מלבד פירושן כברכה וייעוד, ניתן לפרשן גם כציווי: שעל האדם מוטל לוודא 
שלא תהיה משכלה ועקרה — וזאת על ידי שיהיה “ועבדתם את ה’ אלקיכם”.

השפעת עבודת האדם למעלה
תחילה יש להבהיר את מהות העבודה ומשמעותה. לכאורה, עניין העבודה שייך רק במי שהוא חסר 
ושייך בו עניין ההשלמה; ואילו אצל הקב”ה, שהוא “שלימותא דכולא”, איזו תוספת או שלימות פועלת 
זה, מצינו גם סתירה בדברי חז”ל: ישנם מאמרים המבארים שאין למצוות  עבודת האדם? מלבד קושי 

משמעות אצל הבורא, ומאידך מבואר שמצוות פועלות תוספת )כביכול( למעלה.

מבואר בספרים, שבדרגה העליונה ביותר — “אדון יחיד שורש השרשים” — אין עניין המצוות נוגע כלל. 
השפעת מעשי האדם היא רק באותן הדרגות שבהן יש שייכות למציאות זולת ה’, אך בדרגות שלמעלה 
מגדר הבריאה אין שינוי או גרעון ממעשיו, מאחר שאין שם אחיזה למציאות פרטית. ובפרטיות: עיקר 
פעולת מעשי האדם היא בכלים דאצילות, שהרי הכלי, בניגוד לאור, מתייחס לזולת וכל עניינו התאמת 
האור אליו, ולכן ניתן בו תוספת או גרעון. ואף שהאור מצד עצמו אינו מתלבש בגדרי הזולת, מכל מקום 
מאחר שתכליתו להאיר בכלים — נעשה בו גם כן גרעון על ידי מעשי האדם. ורק בדרגת פנימיות הכתר, 

עתיק, שהוא נעתק ונבדל לגמרי מסדר ההשתלשלות — אין למעשי התחתונים כל השפעה.

אולם לפי זה מתעוררת קושיה: משמעות הפסוק היא שעבודת האדם נוגעת בדרגה העליונה ביותר — 
בעצמות ומהות. שהרי תחילת הפסוק מדברת בלשון נסתר — “ועבדתם את ה’ אלקיכם”, והשכר נמשך 
מדרגה זו — “וברך את לחמך”; ואילו בהמשך נאמר “והסירותי”, בלשון מדבר. והביאור בזה: “שלישי 
וכלים,  אורות   — לשניים  בכללות  נחלק  ההשתלשלות  סדר  כל  שכן  ומהות,  עצמות  על  קאי  המדבר” 
ממלא וסובב, אור לעצמו ואור לזולתו — ואילו עצמות הוא ה“שלישי”. והפסוק מלמד, שאף שעבודת 
האדם פועלת בפועל בדרגות “ה’ אלקיכם”, מכל מקום העבודה נוגעת וחשובה גם אצל עצמות ומהות, 
אינם  ואופניה  לכך: אף שפרטי העבודה  והטעם  “והסירותי מחלה”.  נמשך השכר —  עד שממנו עצמו 
“נוגעים” בעצמותו, הרי תוצאת העבודה — בירור הבריות והפיכת החושך לאור — נוגעת לעצמות ומהות 

וחשובה אצלו.



25מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב

מהותה של העבודה — “ועבדתם”
“ועבדתם” הוא מלשון עבודת עבד, שעיקרה קבלת עול, והיא ראשית העבודה ועיקרה. ולכן תחילת 
התפילה בכל יום היא ב“הודו לה’”, שתוכנה ביטול והתמסרות, מבלי להתחשב במצבו של האדם בשכלו, 

במידותיו ובדעותיו.

ומלבד זאת יש ב“ועבדתם” משמעות נוספת — עבודת התפילה, כדרשת חז”ל: “איזו היא עבודה שבלב 
— זו תפילה”. ולפיכך, נוסף על העבודה מיראה )קבלת עול(, ישנה העבודה מאהבה, שהיא עיקר עניין 
התפילה. תפקידה של התפילה הוא לחבר את הנשמה עם הקב”ה, וכן לברר ולזכך את הנפש הבהמית. 
ושני עניינים אלו נעשים דווקא על ידי אהבה, שכן בכוחה לברר את הנפש הבהמית, ודווקא על ידי הבירור 
נעשה החיבור האמיתי של הנשמה עם הבורא. ועוד טעם בזה: מעלת הטרחה והיגיעה שבבירור הנפש 
הבהמית, הקיימת בעיקר בעבודת האהבה הדורשת יגיעה רבה, בניגוד ליראה שיש שהיא טבעית ואינה 

דורשת יגיעה.

“לא תהיה משכלה ועקרה”
כדי שעבודת ה’ באהבה ויראה תהיה בשלמות, יש לוודא שלא תהיה משכלה ועקרה. עקרה היא אשה 
הוא  הרחם  האדם,  ובעבודת  ולד.  מפתח  ואינו  לה  שיש  ובין  רחם  לה  שאין  מפני  בין  ולדות,  לה  שאין 
ההתפעלות השכלית — ההתעוררות הנוצרת במוח על ידי ההתבוננות, שממנה נולדות לאחר מכן המידות 

שבלב בגילוי.

וישנם בני אדם שאף שמתבוננים כראוי, אין מתעוררת בהם התפעלות, לא בשכל ולא במידות, מפני 
שהם מלאים ברצונות אישיים — ואפילו רצונות של הנפש האלוקית — המונעים מהם להיות כלי לקבל 
את ההתבוננות ולהוליד מידות. ויש מי שאין אצלו מניעה מצד הכלי, אך אינו מוליד מפני שחסר לו כוח 
האין־סוף הדרוש להולדה, והסיוע לכך בא מתורה ומצוות, ומהזזה עצמית הנדרשת מן האדם לפחות פעם 

בשנה. ולאחר הולדת המידות, יש להיזהר שלא יהיה “משכלה” — שיולד וקובר.

“בארצך”
כן  לא  שאם  מעבודתו,  רצון  משביעות  להישמר  האדם  על  בשלמות,  היא  הכללית  שעבודתו  לאחר 
עלול להיות “משכלה”. וזהו “משכלה בארצך” — ארץ מלשון רצון: שביעות רצון מעידה שעבודתו עדיין 

קשורה לרצונותיו, ולכן היא משביעה אותם.

והעצה לכך היא לזכור שימיו קצובים, ולכל רגע יש שליחות ותפקיד. ממילא אין לו אפשרות ואף לא 
יוחנן בן  וזהו הביאור בדברי רבי  ולכן אינו בא לידי שביעות רצון.  היתר להתבונן במעלותיו ובהישגיו, 
זכאי, שאמר קודם פטירתו “איני יודע באיזו דרך מוליכים אותי” — ללמד שכל ימי חייו היה שקוע לגמרי 
במילוי שליחותו, ולא הרהר כלל במעמדו ודרגתו; ורק ברגעים שלפני הסתלקותו ערך חשבון על מצבו.



מאמר ד"ה לא תהי' משכלה ה'תשי"ב 26

“והסירותי מחלה” — “את מספר ימיך אמלא”
ב“מחלה”  נאבק  ועודנו  ורגעים,  ימים  החסיר  זאת  שבכל  ייתכן  כוחו,  בכל  תפקידו  את  העושה  אדם 
— מחלת הרגש עצמו המביאה לידי שביעות רצון, הקיימת אפילו אצל צדיקים גדולים. על כך באות 
ומהות,  עצמות  המדבר”,  ש“שלישי  ו“והסירותי מחלה מקרבך” —  אמלא”  ימיך  “את מספר  הברכות: 
משלים את הימים החסרים והופכם למאירים )“מספר” מלשון ספיר(, ולא עוד אלא שבכוח העצמות גם 

מסיר ומבטל את מחלת הרגש עצמו.





לזכות
כ"ק אדמו"ר שליט"א

מלך המשיח

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד! 

. . .
הלימוד העיון והשינון בחוברת זו לע"נ

הת' שמואל גרשון ז"ל מייזליש
נלב"ע כ"ט שבט ה'תשמ"א

.
ולע"נ משפיע הישיבה הרה"ת
אברהם בן ציון ז"ל מייזליש

נלב"ע י"ג טבת ה'תשע"ה
ת.נ.צ.ב.ה.

 והקיצו ורננו שוכני עפר, והם בתוכם, 
בהתגלות כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח, תיכף ומיד ממש


